

# 



Выпуск №4(11)/2021

### ХРИСТОС ВОСКРЕСЕ, РАДОСТЬ МОЯ!

Издание Благотворительного Фонда «СЕРАФИМ», созданного по благословению Архиепископа Феогноста (Гузикова) и Архимандрита Наума (Байбородина)

с использованием гранта Президента Российской Федерации, предоставленного Фондом президентских грантов

#### КОЛОНКА РЕДАКТОРА

Национальная безопасность государства зависит от воспитания, образования как конкретного человека, так и целого поколения. Семья – основа государства.

Христианская семья, по свидетельству одного из педагогов XIX века, долгое время оставалась « «единственной школой» христианского воспитания. Домашняя жизнь приобрела « печать церковности»: совместное чтение Священного Писания и духовное песнопение стали постоянным упражнением членов семьи. Говоря о о том, какой была христианская семья в первые века, Тертуллиан ( III век) восклицает : « Какой тесный и сердечный союз между двумя верующими, у которых одна надежда, одно стремление, одинаковый образ жизни, одно служение Господу! Как брат и сестра, они живут в полном мире и согласии, они вместе молятся и постятся, взаимно друг друга наставляют и увещевают, друг друга во всем поддерживают; они вместе в храме, вместе у причастия, они делят с другом радости и горести, никто из них ничего не скрывает от другого».

Христианская женщина первых веков была украшена всеми возможными добродетелями - так что даже языческий оратор Ливаний невольно воскликнул: «Что за жены у христиан!»

Святой Иоанн Златоуст говорит: «Брак дан для деторождения, а еще больше для погашения естественного пламени». Святитель называет две цели, для которых установлен брак: «... чтобы мы жили целомудренно и чтобы делались отцами», и подчеркивает, что главная из этих двух целей целомудрие».

Семья – это малая церковь.

Святой Иоанн Златоуст

#### ЧИТАЙТЕ В НОМЕРЕ

- > Зарождение милосердного сестринского служения
- Почему взрослые не любят наших вопросов? (продолжение статьи Игумена N. «О женском священстве и неравноправии»)

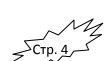
  - Антистрессовая вокалотерапия (своим опытом делится председатель АНО «КОТС «Гомер» Винникова Т.Е.)
  - > Социальная реклама

### Диакониссы

Дивеевская здравница



- Феномен Благотворительного Базара



### СОЦИАЛЬНАЯ РЕКЛАМА

Гуманитарный центр села Дивеево (ул. Октябрьская, 22 - ТЦ «Магнит», 3 этаж) приглашает нуждающихся для получения детской одежды и обуви, памперсов. Помощь оказывается вне зависимости от наличия прописки, документов, удостоверяющих личности, места проживания. Принимаем спортивную одежду, новую обувь, памперсы, детское питание, канцтовары. Заказы на гуманитарную помощь от физических и юридических лиц принимаются по телефону 89859093621

Дивеево: ул. Октябрьская, дом 22Б 8393268@mail.ru 89859093621 Нижний Новгород: 89519041390

### **МИЛОСЕРДИЕ**

Дома Милосердия (Богадельни) – это обители, устроенные на Евангельских заповедях, обители для Царства Божия. «Друг друга тяготы носите, да тако исполните закон Христов» Строительство Домов Милосердия - это поиск пути в Царство Небесное. Этими Домами Милосердия мы работаем Богу и просим Его, чтобы Он помиловал Россию, нашу Землю и наших детей. Это национальная идея. Строительство Домов Милосердия, Домов трудолюбия, Домов для сирот всех возрастов и категорий, создание сестричеств и братств, Православных артелей, через которые возродится дух Христианский для спасения душ и России, и нашего будущего. Без милосердия нет спасения!

«Ищите же прежде Царствия Божия и правды Его, и сия вся приложится вам (Мф6, 33)»

### **МУДРОСТИ**

«Не забывайте никогда, даже в самые темные дни твоей жизни, благодарить Бога за все. Он ждет этого и пошлет тебе новые блага и дары. Человек с благодарным сердцем никогда ни в чем не нуждается»

Преп. Амвросий Балабановский

### АНТОЛОГИЯ ДОБРЫХ ДЕЛ

## СЕМЬЯ СЕГОДНЯ

Имеются бедные и богаты е семьи. Жизнь в российской провинции - маленьких городках, селах, деревнях - всегда отличалась от жизни в крупных городах. Здесь семьи чаще становятся «кризисными» - это семьи, оказавшиеся в сложной жизненной ситуации, с которой родители самостоятельно не справляются, не могут обеспечить своих детей самым необходимым. Какая бы ни была причина, следствием являются: аборты, алкоголизм, уныние, агрессивные поступки.

Кризис семьи, материальная и жилищная необеспеченность населения, отсутствие должного семейного и общественного воспитания проявляется увеличением числа детей, рожденных в неполных семьях, когда женщина стоит перед выбором: рожать ребенка или его убить, пока он не родился на свет.

Конституция Российской Федерации устанавливает, что семья, материнство и детство находятся под защитой государства (ст.38). Нормы семейного законодательства призваны обеспечить беспрепятственное осуществление членами семьи своих прав и защиту этих прав при их нарушении, не допускать в соответствии со ст.23 Конституции РФ (о праве граждан на неприкосновенность частной жизни, личной и семейной тайны) произвольного вмешательства кого-либо в дела семьи. Эти статьи Конституции часто не соблюдаются в нашем обществе. Администрации, в лице органов опеки, часто решают сложные вопросы радикально: из семьи, где детям не созданы нормальные условия жизни, их изымают и помещают в приюты. Но в результате дети лишаются родителей, родители - детей, а тяжелые проблемы, явившиеся причиной, остаются. Опыт показывает, что государство не может положительно решить эти проблемы. А значит, и решать их можно только комплексно, объединив усилия власти светской, власти духовной, коммерческих структур, некоммерческих организаций, частных лиц, общественности, стараясь активизировать сами семьи для решения своих проблем, а не паниковать. Из-за отсутствия информации, люди, оказавшиеся в сложной жизненной ситуации, часто не знают, куда обращаться за помощью. Созданные в большом количестве некоммерческие организации в РФ предназначены для оказания помощи таким семьям и детям из этих семей. Надо обращаться и люди помогут. Надо знать и помнить, что Россия всегда была и будет милосердной страной.

### КАНОНЫ

### По страницам «Домостроя»

Некоторые утверждают, что «Домострой» проповедует мелочное скопидомство «домашнее насилие». Автор «Домостроя» не Плюшкин. А идея добропорядочности – общая для «Домостроя».

Доверие, к примеру, только сегодня признано фундаментальной экономической категорией. А в «Домострое» мысль о доверии – одна из главных. Получается, что и для сегодняшнего времени «Домострой» - весьма прогрессивная книга. В «Домострое» осуждаются женщины нерадивые и ленивые, но щедро растачаются похвалы домовитым и рукодельным женам.

Это произведение признается наилучшим в истории русской экономической мысли. Будьте рачительны, трудолюбивы, воздвигайте дома, мельницы, амбары, распахивайте земли, разводите скот, сады, огороды, развивайте ремесла, торгуйте – вот она центральная экономическая идея «Домостроя» - богатейте, становитесь сильнее, укрепляйте свое хозяйство, укрепляя тем самым российское государство.

И речь идет не о княжеском или боярском хозяйстве, не о личном подворье знати, а о хозяйствах обыкновенных жителей.

Из этой главной экономической идеи «Домостроя» вытекают и все остальные его положения, относящиеся к правилам ведения хозяйства, в том числе и требования рачительности, бережливости, строжайшей экономии, трудовой основы богатства и достатка.

Основываясь на морали «Домостроя», большинство русских предпринимателей считали своим первым долгом выполнение обязательств перед государством и церковью. А потом уже несли деньги в больницы и дома призрения, чтобы помочь убогим и сирым. В «Домострой» вошло все, что Русь накопила с момента крещения Руси в церковных и светских произведениях к середине XVI в. о правилах жизни православного человека.

Читайте, перечитывайте «Домострой», устраивайте свою семейную жизнь, руководствуясь этим замечательным произведением искусства. Возможно, во многом благодаря именно непреложным правилам «Домостоя» и не исчезла с карты мира русская цивилизация, хотя не раз и не два она подвергалась серьезнейшим испытаниям.

лиотеки: «Экономика и духовность», заслуженный деятель науки Российской Федерации.

Ю. В. Якутин, доктор экономических наук, научный редактор «Русской классической биб-

И после службы Богу

дает о том отчет! Евгений Санин

кто как себя ведет,

Увидеть Лик, услышать голос Изображенья на холсте. Спадает золотистый волос

Распятой Жертвы на Кресте. И со слезами умиленья,

В руках платочек теребя, У Бога вымолишь прощенье

И за меня, и за себя. Написано мусульманкой (Жанна)

**ТВОРЧЕСТВО** 

В храм иду сегодня днем, У меня свиданье в нем. Прямо за его порогом

Встречусь я не с кем-то – с Богом! Нету службы? Не беда: В каждом храме Бог всегда!

Записывает Ангел невидимым пером В невидимую книгу

входящих в Божий дом Следит он очень строго,



### ЗАРОЖДЕНИЕ МИЛОСЕРДНОГО СЕСТРИНСКОГО СЛУЖЕНИЯ

(Продолжение, начало в девятом номере).

В 1633 г. Викентий Поль во главе общества поставил Луизу де Мариллак — высокообразованную женщину, которая неутомимо ухаживала за тяжелыми больными в госпиталях и частных домах. За время многолетней деятельности она убедилась, что уход за больными требует основательной теоретической подготовки. Луиза де Мариллак вначале организовала семинары для сестер милосердия и сиделок, а в 1641 г. создала специальную школу для их обучения. Главным руководителем и советником был Викентий Поль. Слава о школе быстро распространилась по госпиталям Франции, Италии, Испании, Португалии, Польши и других стран. Это была первая попытка организовать научную и практическую подготовку сестер милосердия, и она увенчалась успехом. Институты сестер милосердия стали создаваться во Франции, Нидерландах, Польше и других стра-

В последующие годы подобные общества были созданы в Париже и его предместьях. Викентий Поль так определял их назначение: «Задача общества милосердия состоит в том, чтобы оказывать материальную и духовную помощь бедным как в городе, так и в деревнях». В 1620 г. по образцу женских обществ милосердия были организованы мужские общества, однако у них были иные функции — помощь нищим и искоренение нищенства. Мужские общества милосердия существовали во всех провинциях Франции и во всех приходах столицы.

Викентий Поль впервые предложил словосочетания «сестра милосердия», «старшая сестра». Считая, что все общины должны иметь единый устав, он разработал основные его положения: «Общины сестер милосердия состоят из вдов и девиц. Они не должны быть монахинями и не должны давать никаких постоянных обетов, а если непременно желают, то только на один год. Они должны носить не монашескую, а свою обычную простую светскую одежду... Старшая сестра избирается ими из своей среды на 3 года, причем одна и та же сестра может быть избрана только дважды, и более двух трехлетий ни одна сестра не может быть старшей». 30 мая 1655 г. он собрал всех сестер, находившихся в Париже и его окрестностях, и в торжественной обстановке прочитал этот устав, чтобы его утвердить.

«Добрые сестры, — начал он, — вы собрались с целью, как мне кажется, быть истинными последовательницами Христа... Мне хотелось бы до моей смерти дать вам устав. Ваше братство будет называться "общиной сестер милосердия", вы же — "служительницами бедных", смирение и милосердие должны быть основными добродете-

Последователи Викентия Поля организовали около 2000 общин (ясли для детей, богадельни для стариков, приюты для сирот, больницы для эпилептиков и душевнобольных и др.).

Викентий Поль умер в 1660 г. в возрасте 85 лет. Католическая Церковь в 1737 г. причислила его к лику святых и почитает его как покровителя всех дел милосердия.

В период французской революции общине сестер милосердия пришлось пережить тяжелые времена — сестер выгоняли из госпиталей и приютов, где они работали. Некоторые из них были казнены или посажены в тюрьмы, многие эмигрировали в Англию, но оставшиеся продолжали тайно оказывать помощь страждущим.

Большую известность снискали сестры милосердия во время наполеоновских войн. Став императором, восстановив христианскую Церковь, уничтоженную конвентом, Наполеон I обратился к ее служителям с просьбой о помощи по уходу за ранеными. Церковь отправила в армию много сестер милосердия, которые в период сражений сыграли важную роль в истории христианской попечительности о больных и раненых. Особенно прославилась сестра Марта, которую наполеоновские солдаты считали святой. За заслуги в деле милосердия император наградил ее орденом Почетного легиона. По инициативе Наполеона после войны была продолжена подготовка сестер милосердия, они по-прежнему ухаживали за ранеными и больными в госпиталях и приютах.

В Германии общины сестер милосердия были созданы еще в 1808 г. В Италии сестры милосердия появились лишь в 1821 г. Их главной задачей был уход за заразными больными, которых не принимали больницы. Два раза в неделю они посещали на дому больных, имевших хронические заболевания, и снабжали их пищей и лекарствами, которые были назначены врачами.

Первые общины сестер милосердия в Австрии были организованы в 1834 г., в Чехии — в

#### СЕСТРИЧЕСТВО МИЛОСЕРДИЯ

1837 г. К середине столетия в Западной Европе уже насчитывалось около 16 тыс. сестер милосердия. Заслуживает внимания благотворительная деятельность немецкого пастора Теодора Флиднера. В 1833 г. он организовал приют для женщин, вышедших из тюрем, раскаявшихся проституток.

В 1835-1836 гг. открыл первые в Германии школы для малолетних детей рабочих. Теодор Флиднер создал специальную школу для обучения женщин уходу за детьми из малоимущих семей и больными бедняками. За 40 лет работы в школе прошли обучение 1450 человек. С большими финансовыми трудностями им была создана женская община по образцу существовавших у первых христиан — община диаконисс.

В эту общину сестры принимались после испытательного срока с проведением церковного обряда. Сестры сохраняли связь со своей семьей и продолжали владеть своим имуществом. В случае их болезни и старости община заботилась о них. Они имели право вступать в брак, а также вернуться к родителям в случае, если тем требовался уход. Деятельность диаконисс включала уход за больными, бедными детьми, заключенными, проститутками (приюты кающихся Магдалин), а также преподавание в школах для малолетних детей. Начиная с середины XIX века католические монахини и протестантские диакониссы оказывали медицинскую помощь и осуществляли уход за ранеными во время военных действий.

В 1841 г. общины диаконисс были организованы в США, а в 1851 г. — на Востоке, где в ведении общин находились многие больницы и воспитательные учреждения (в Бейруте, Иерусалиме, Александрии).

Подобные общины существовали и при протестантских церквах в России — в Санкт-Петербурге, Саратове, Выборге, Риге, Таллинне, Хельсинки.

В 1884 г. в мире насчитывалось всего 56 общин диаконисс, преимущественно протестантских, из которых 35 находились в Германии, 6 — в России, 3 — в Швейцарии, 3 — во Франции, 2 — в Голландии, 2 — в Англии и по одной общине в Венгрии, Дании, Швеции, Норвегии и США. К концу XIX века общины диаконисс объединяли более 8000 сестер. Их благотворительная деятельность осуществлялась в 1780 учреждениях.

Протоиерей Сергей Филимонов, доктор медицинских наук, священник, практическое руководство для сестер милосердия (продолжение в следующем номере)

### СЛОВО ПАСТЫРЯ

(Продолжение первой статьи Игумена N. «О женском священстве и неравноправии», начало в четвертом номере). НАДО ЛИ БОЯТЬСЯ МУЖА?

 А если я не согласна с чем-то, что написано в православных кни- ${\it rax?}$  Например – «жена да убоится мужа своего»... Мне это кажется средневековьем.

 То есть, тебе непонятно, почему она должна его бояться? И где же тут любовь? Давай посмотрим, имеет ли слово «бояться», а также слово «страх» какоелибо иное значение в Библии, чем общепринятое в настоящее время? Вот, например, пророк Давид называет блаженным человека, который боится Господа. Он пишет: «Блажен муж, боящийся Господа и крепко любящий заповеди *Eao»* (Пс. 111, 1). Возникает вопрос: а чего бояться-то, если любишь заповеди Бога, их исполняешь и, стало быть, никакого наказания не ожидаешь? В другом псалме пророк говорит: «Начало мудрости – страх Господень; разум верный у всех, исполняющих заповеди Его» (Пс. 110, 10). Иными словами, выходит, что страх Господень есть основание, как бы фундамент мудрости и что эта мудрость присуща всем, кто исполняет заповеди Бога. А еще пророк утверждает, что если человек боится Господа, то ему Сам Бог будет указывать его жизненный путь и сопровождать на этом пути. Он пишет: «Кто есть человек, боящийся Господа? Ему укажет Он путь, который избрать» (Пс. 24, 12).

Так что же это за необычный страх, который делает человека мудрым и понуждает Бога руководствовать его на жизненном пути? Какой же это страх, снова возникает вопрос, - если человек

### Почему взрослые не любят наших вопросов?

не боится наказания от Бога, потому что с любовью исполняет все заповеди Божии? Думаю, тебе самой уже стало понятно, что это совсем не тот страх, о котором ты подумала вначале. Это – не боязнь наказания, не боязнь остаться без работы, без крыши над головой, без куска хлеба. Это – не боязнь стихийных бедствий и болезней, пыток в застенках НКВД или боязнь предательства со стороны лучшего друга. Просто при переводе Библии на русский язык не нашлось подходящего слова, адекватного тому понятию, которое вкладывали древние пророки в переведенное таким образом древнееврейское слово.

И, тем не менее, некоторым образом это понятие все-таки обозначает страх. Но этот страх качественно иной и, в идеале, для него потребовалось бы новое слово, отсутствующее в русском языке. Он не подразумевает ожидания человеком чего-либо неприятного, болезненного, нежелательного. Наоборот, этот страх вызывает в душе благоговейный восторг перед безмерным величием Всемогущего Бога. Еще можно описать это чувство, как трепетновосторженную любовь, которая боится даже самой незначительной мелочью задеть, обидеть, огорчить Того, к Кому испытываешь это высокое чувство. А поскольку Бог – источник всякого добра и всякого блага, то любовь к Нему подразумевает также любовь ко всякому доброму делу, ко всякому доброму человеку. Именно поэтому всё, что не является добром, вызывает отторжение у того, кто любит Бога. Вот почему «Страх Господень - ненавидеть зло» (Притч. 8, 13). В данном случае понятия «зло» и «грех» равнозначны. А поскольку грех, как говорил апостол Павел, производит смерть

(«Ибо возмездие за грех – смерть» /Рим. 6, 23/), то с этой точки зрения «Страх Господень – источник жизни, удаляющий *om сетей смерти»* (Пс. 14, 27).

А теперь, вооружившись новым понятием страха, который и нам желательно иметь по отношению к нашему Небесному Отцу – Богу, попробуем выяснить: как и почему жена должна бояться своего мужа. А для этого внимательно прочтем - что писал апостол Павел в 5-й главе своего послания к христианам города Ефеса. Как это ни удивительно, он уподобляет отношение жены к мужу тем отношениям, которые должны быть у христианина по отношению ко Христу. Он пишет: «Жены, повинуйтесь своим мужьям, как Господу, потому что муж есть глава жены, как и Христос глава Церкви, и Он же Спаситель тела. Но. как Церковь повинуется Христу, так и жены своим мужьям во всем» (Eф. 5, 22-24). Итак, если муж имеет страх Господень и повинуется Христу, являясь членом Церкви, то и жена-христианка с радостью должна повиноваться такому мужу, который в любой момент может быть замучен за Имя Христово. Конечно, здесь и речи нет о муже-безбожнике, наркомане, блуднике, бездельнике, эгоисте и пьянице, потому что в то время в Церкви, гонимой со всех сторон, таких не было, да и быть не могло!

А теперь обратим внимание на качества, какими, по мнению Апостола, должен обладать муж, благоговейно бояться и слушаться которого призвана жена. Какого отношения к жене требует он от мужа? «Мужья. – пишет Апостол. – любите своих жен, как и Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее» (Еф. 5; 25). Это означает, что лю-

бящий муж ради спасения жены должен быть тоже готов пожертвовать всем, и даже своей жизнью! И далее: «Так должны мужья любить своих жен, как свои тела: любящий свою жену любит самого себя. Ибо никто никогда не имел ненависти к своей плоти, но питает и греет ее, как и Господь Церковь, потому что мы члены тела Его, от плоти Его и от костей Его. Посему оставит человек отца своего и мать и прилепится к жене своей, и будут двое одна плоть. Тайна сия велика; я говорю по отношению ко Христу и к Церкви. Так каждый из вас да любит свою жену, как самого себя; а жена да боится своего мужа» (Еф. 5; 28-33).

Итак, что же мы видим? Оказывается, Апостол позволяет себе сделать сравнение. он соотносит страх Господень и страх жены по отношению к своему мужу. Можно ли увидеть в его речи хотя бы намек на забитость и рабский страх жены перед мужем? Нисколько! Апостол указывает лишь на высочайшие качества взаимной любви между супругами-христианами, такой любви, которая готова на смерть ради любимого. И страх жены перед мужем означает почти тот же трепетный страх, не желающей даже чем-то малым обидеть любимого, какой христианин испытывает перед своим Творцом и Богом. Эти два страха очень похожи, хотя и различаются своими масштабами. Думаю, вполне понятно, что апостол Павел указывает на тот идеал в отношениях между супругами, к которому должны стремиться все христиане. Замечу, однако, что верующей девушке об этом стоит думать заранее, еще до вступления в брак, потому что такие отношения невозможно построить с неверующим мужем, у которого отсутствует страх Господень.

(Продолжение в следующем номере)

### СЕСТРИЧЕСТВО МИЛОСЕРДИЯ

## **ДИАКОНИССЫ**

В первые века христианства образовался особый чин диаконисс. В диакониссы избирались по преимуществу единобрачные вдовы, достигшие 60-летия, которые воспитали собственных или чужих детей, чтобы, по словам Тертуллиана, «сами искусившись, удобно могли помогать прочим советом и утешением». У апостола Павла читаем: Вдовица должна быть избираема не меньше, как шестидесятилетняя, бывшая женою одного мужа (1 Тим. 5, 9). То же самое правило находим в «Постановлениях апостольских» и у позднейших писателей: в «Письмах» Василия Великого, в «Истории» Созомена, в кодексе Феодосия Великого и др. Однако, согласно сороковому правилу VI Вселенского Собора, Святые Отцы постановили посвящать вдовиц в диакониссы с сорока лет.

Впрочем, диаконисой могла стать и девственница. Сестра св. Григория Нисского Макрина, будучи диакониссой, была девой. Возраст дев-диаконисс определялся не ранее сорока лет, и посвящение допускалось не иначе как по тщательном испытании их безукоризненной нравственности. Об этом говорит 15 правило IV Вселенского Собора и правило 14 VI Вселенского Собора.

Исключения из общего правила неоднократно допускались епископами, однако «лишь для лиц, отличающихся особенно благочестивой жизнью: они сразу назначались диакониссами без всякого испытания, хотя бы и не достигли сорокалетнего возраста». Факт этот подтверждается и некоторыми указами императоров, где говорится о диакониссах.

При Юстиниане было дозволено избирать диаконисс из вдовиц и дев и притом ранее сорокалетнего возраста, хотя действительное служение поручалось им не ранее достижения ими этого возраста.

Возраст девицы в подготовительный период деятельности до посвящения в сан диакониссы определялся, по некоторым данным, 25 годами.

Могла стать диакониссой и мужняя жена — если она была супругой священника, рукополагаемого во епископа. (Объяснение этому находим у блж. Иеронима: «Епископы избираются из девственников или вдовых или перестают быть супругами, если имеют жен. Таков общий закон на Западе и на Востоке».) Среди диаконисс — жен рукоположенных во епископа священников блаженная Нонна, супруга святителя Григория Назианского (мать святителя Григория Богослова).

Диакониссы обязаны были хранить обет безбрачия и жить целомудренно. За нарушение обета диакониссы строго наказывались Церковью: они отлучались от Таинства Причащения на семь лет и принимались в это время лишь в общение молитв.

По правилу 15 IV Вселенского Собора, диаконисса, принявшая рукоположение и вступившая в брак, предавалась церковной анафеме.

Обязанности диаконисс, как известно из дошедших до нас источников, преимущественно сводились к следующему:

- 1. На диаконисс возлагалась обязанность наставлять в домашних условиях (а не в церкви) оглашенных, готовящихся ко Крещению, основным истинам христианской религии.
- 2. Они должны были приводить женщин и детей ко Крещению и служить им во время Таинства.

- 3. В их обязанности входило руководить первыми шагами новокрещеных, не оставляя их своим руководством и во время всей их жизни, тем более что многие из диаконисс были их восприемницами от купели. По древнему обычаю новокрещеные носили белые одежды просвещения 8 дней. В это время новокрещеные женщины жили с диакониссами в устроенных при некоторых храмах покоях для оглашенных. (Такие покои были, например, при церкви св. Анастасии в Константинополе, при которой был еще и странноприимный дом; и при церкви св. Иулиана в Антиохии.)
- 4. На диакониссах лежала обязанность посещать лиц женского пола, бедность, болезнь или какое-либо другое несчастие которых делало для них необходимым попечение Церкви. В книге «Постановлений Апостольских» говорится: «Случается иногда, что в некоторые дома нельзя послать к женщинам мужчину-диакона из-за неверных: потому, для успокоения помысла нечестивых, пошли туда женщину-диакониссу».
- 5. Диакониссы служили и исповедникам (мужчинам и женщинам), находящимся под стражей в мрачных темницах, так как они гораздо легче, чем ктонибудь из диаконов и других служителей Церкви, могли иметь доступ к ним, в меньшей степени навлекая на себя подозрения и опасности.
- 6. Они прислуживали нищим и убогим на вечерях любви, или агапах, которые в древности совершались в притворах храмов после Литургии. «Агапы» общие трапезы после Св. Причастия, которое совершались вечером, в древней Церкви были установлены по побуждению христианской любви. Состоятельные члены общины приносили съестные припасы, их употребляли вместе с остатками просфоры от Таинства на трапезах, в которых принимали участие все: и богатые, и бедные как одна семья.
- 7. В храме диакониссы наблюдали за чистотой, порядком и исполняли обязанности привратниц.
- 8. Наконец, если какая-нибудь женщина должна была отнести что-нибудь диакону, диаконисса должна была проводить к нему.

Вообще диакониссы заменяли диаконов, отправляя их обязанности преимущественно по отношению к женщинам, потому и причислялись к клиру. Во всех делах диакониссы отдавали отчет епископу. Главная их служба состояла в том, что они давали настоятелю церкви знать о нуждах прочих женщин и под его присмотром исполняли то, что сам он не мог сделать по недостатку времени или в интересах благопристойности.

В настоящее трудное время строительство Домов Милосердия – это поиск пути в Царство Небесное, путь ко Спасению! Этими Домами Милосердия мы работаем Богу и просим Его, чтобы помиловал Россию, нашу Землю и наших детей.

Дома Милосердия – это обители, устроенные на Евангельских заповедях . Это не развлекательные, не просветительские центры, а это обители Милосердия, обители для Царствия Божия. Будем стремиться усвоить Божественную благодатную, вечную жизнь, а тогда устроится и эта временная, земная: «Дела Милосердия побеждают зло и ведут в Царствие Небесное (Ищите же прежде Царствия Божия и правды Его, и сия вся приложится вам (Мф6, 33)

Архимандрит Кирилл (Павлов) про будущее сказал нам так: «Если мы будем жить, подвигая Бога на милость, Бог продлит нам время. А если так, как сейчас – на гнев Божий, то ждите войн и бедствий».

# Профилактика тахикардии, аритмии и бронхита

Для профилактики тахикардии и аритмии важна двигательная активность. Полезна ритмопластическая гимнастика с маховыми упражнениями с большой амплитудой движений типа косьбы, движений лыжника, встречных махов рук и ног в спокойном темпе (30-60 упражнений) – 2-3 раза в день хотя бы по 8-10 минут, лучше со снарядами( гимнастическая палка, булавы, легкие гантели, диск «Здоровье»). При начальных формахнеторопливое плаванье. Зимой лучшее средстволыжные неторопливые прогулки по 1-2 часа хотя бы 2-3 раза в неделю, в ветреную погоду - в лесу. С апреля по октябрь - продолжительные прогулки на природе (ближний туризм). На одном из привалов лыжных и пешеходных прогулок можно проводить самомассаж надплечий, коленных и плечевых суставов. Летом - гребля на лодке по 1- 1.5 часа в спокойном темпе (20-24 гребка в минуту), прогулка на велосипеде тоже в спокойном темпе, постепенно увеличивая расстояние, сельскохозяйственные работы, зимой расчистка снега и, конечно, пост. молитвы и земные поклоны

При повышенном давлении и головной боли или боли в сердце - горчичники на шею, надплечья и лопатки по 4-6 штук, нужны горячие ванны, глицин 2-3 таблетки под язык.

При бронхолегочных заболеваниях и сильном кашле очень эффективно использование свиного нутряного сала или медвежьего жира.

«Лекарство» из нутряного свиного сала. Нутряное сало (желательно буклированное) нарезают мелкими кусочками и постепенно топят на сковородке. Образовавшуюся жидкость собирают отдельно от твердой части( « поджарок»), например,в стеклянную банку. Употребляют как лекарство по 1 чайной ложке перед едой ( 3 раза в день), запивая горячим чаем( желательно с медом). При очень сильном кашле желательно употребить поллитровую банку сала без перерывов. Гарантируется отсутствие кашля и оздоровление бронхов на много лет( проверено опытом). После выздоровления стараться проводить как можно больше времени на свежем воздухе в лесу.

### ДИВЕЕВСКАЯ ЗДРАВНИЦА

**ЗДОРОВЬЕ** 

Дорогие читатели, ассортимент продукции "Дивеевской здравницы" расширяется. На данный момент впервые выпущены несколько видов ее новых видов:

- 1. крем-бальзам "БЛАГО" при расширении вен, от отеков и тяжести в ногах. Изготовлен на основе действенных компонентов натурального происхождения: хлорофилл каротиновой пасты (выжимка из молодой хвои), конского каштана, живицы кедра, ментола, кэроба, камфоры натуральной, мочевины, масла кокоса, масла черного тмина, красных водорослей, экстрактов лечебных растений: арники, гамамелиса, ирландского мха, шишек хмеля, плюща, центеллы азиатской. Этот крем обладает отличным венотонизирующим эффектом для профилактики и комплексного лечения варикоза. Имеет легкую текстуру, хорошо впитывается. Обладает следующими лечебными свойствами: улучшает кровоток, устраняет отечность, боль, жжение, зуд, усталость. Рассасывает сосудистые звездочки, тромбы, гематомы, снижает ломкость сосудов, улучшает цвет кожи.
- 2. Крем-бальзам "Благо" от трещин и натоптышей. Изготовлен на основе усовершенствованной формулы с добавлением натуральных целебных компонентов: арники, живицы кедра, мочевины, масла кокоса и черного тмина. Этот бальзам обладает следующими свойствами: устраняет микротрещины, очищает, борется с натоптышами, сухостью и шелушением, снимает боль, отечность, зуд, усталость, предотвращает появление грибка. Крем легко наносится и хорошо впитывается.
- 3. Хвойный здравень. Представляет собой вытяжку из натуральных компонентов: сок молодой хвои сосны и ели, масло пихты, сосны и кедра, сок лопуха, календулы, зверобоя и золотого корня. Применяют как внутрь, так и внешне. Обладает следующими свойствами: нормализует деятельность сердечно-сосудистой системы, нервной системы, желудочно-кишечного тракта; нормализует обмен веществ, регулирует уровень сахара в крови; повышает иммунитет. Внутрь принимать по 6-10 капель на полстакана воды. Также используется для волос( укрепляет, питает, нормализует жировой обмен, стимулирует рост волос), для тела ( принимают ванны с "Хвойным здравнем"), делают примочки и др.
- 4 .Бальзам для губ "Живичка". Это лечебно-профилактический бальзам (можно употреблять ежедневно. Изготовлен из следующих натуральных компонентов: живицы кедра, масло какао, масло миндаля, масло виноградной косточки, масло зародышей пшеницы. Обладает свойством заживлять трещинки и ранки, восстанавливать и укреплять, убивать болезнетворные бактерии. Губы становятся упругими и здоровыми, без изъянов.

Всю эту продукцию можно заказать у нас - по телефонам и электронной почте, указанных в конце последней страницы номера газеты.

### Чудо лекарство! Гемоглобин в норме всегда!

3 желтых компонента + 3 красных компонента

Красные: Свекла сырая, клюква, гранат Желтые: морковь, мед, лимон

Приводим все компоненты в жидкообразное состояние любыми вам известными методами и смешиваем в равных пропорциях в один сосуд (бутылка, банка, графин...). Ставим сосуд в холодильник, или другое холодное место. Потребляем перед каждым принятием пищи по 50 гр. Приблизительно 3 – 4 раза в день. Гарантируется через неделю нормальный показатель гемоглобина!



#### Феномен Благотворительного базара

история

Одной из главных идей Вел.Кн. Елисаветы Феодоровны была идея бескорыстного дарения. Раздумьями о духовной природе дарения она охотно делилась с единомышленниками, встечая в этом вопросе поддержку многих, открывая готовность людей к практическим шагам в области благотворительной деятельности. еще в Петербурге Великая Княгиня ввела в повседневную практику ряд убедительных форм благотворения, получивших развитие в Москве.

Объединяя людей, готовых к дарению, Елисавета Феодоровна обозначила особенности духовной природы дарения, которая всегда коренится в состоянии души, в наличии вполне определенной суммы качеств, обеспечивающих возможность постоянного бескорыстного делания.

Но как отличить дарение бескорыстное от дара с расчетом? Есть много критериев определения, но у Едисаветы Феодоровны был свой критерий. Это тот ответ, который получала душа Великой Княгини в молитве к Спасителю и святым Его угодникам.

В 19-20 вв. большое распространение в России получила такая форма дарения нуждающимся, как благотворительные базары. Встречая в дореволюционной прессе много репортажей о подобных базарах, проводимых Елисаветой Феодоровной, обратим внимание на один из них, ибо этот базар отличался невероятной масштабностью, многоплановостью и результативностью.

Этот роскошный благотворительный базар открылся 22 марта 1903 г. в залах Благородного собрания в присутствии августейшей четы. Но Елисавета Феодоровна, волнуясь об устройстве базара, приехала туда еще лнем.

Их Высочества прибыли в Благородное собрание в 7 часов 20 минут, обошли все павильоны, беседовали со всеми устроителями базара. Обходя павильоны, Их Высочества приобрели многие вещи. Ровно в 8 часов вечера Великая Княгиня встала к столу в своем павильоне, и тогда в здание Благородного собрания был открыт доступ публики.

На открытие базара собрался весь высший свет Москвы. В этот день здесь было 1708 взрослых и 30 детей. Торговля шла очень бойко. Огромное количество людей находилось около павильона аллегри, где было приобретено окло 12 тыс билетов.

Около стола Ее Императорского Высочества постоянно находилось множество публики. Все хотели приобрести что-либо из рук Великой Княгини, которая очаровывала всех своей любезностью и обходительностью. Общая сумма выручки только за три часа торговли достигла 29 870 руб.62 коп.- большой для того времени суммы. В 11 часов вечера звонок возвестил о закрытии базара, и лишь тогда Их Высочества отбыли в генерал- губернаторский дом.

И на второй , и на третий день базара интерес к этой массовой благотворительной акции не угасал. Как и прежде, все стремились к столу Великой Княгини, желая получить что-нибудь на память из ее рук. На столе Ее Высочества, наряду с художественными предметами, было много недорогих вещей для подарков, ценой от 20 коп.

26 марта 1903 г. "Новости дня" сообщали о том, что накануне в 10 часов вечера закрылся благотворительный базар. Результат базара оказался блестящим. В последний день базар посетило 6113 человек и было выручено 25 698 руб.30 коп. Всего же за 4 дня базара выручка достигла внушительной суммы- 103 085 руб., которые, как предполагалось, будут распределены Ее Императорским Высочеством между городскими попечительствами о бедных и другими благотворительными организаниями

Чем же становились для Москвы подобные благотворительные акции Великой Княгини? Эти акции, в первую очередь, помогали формированию в столичном бытии устойчивых нравственных стереотипов, с которыми люди все в большей степени соотносили поступки своей повседневной жизни. Многие начали осознавать дар как явление, наполняющее поведение и деятельность человека, а порой и заключающее в себе смысл бытия.

Нельзя не видеть и другую сторону подобных акций. Благотворительный базар стал настоящим праздником для москвичей. А для Великой Княгини это была борьба за искусство совместного бытия разных людей в обстановке эстетики, многообразия малых локальных миров во главе с людьми, оставившими достойный след в отечественной культуре.

Благотворительный базар ярко выражал также стремление Великой Княгини направить в социально полезное русло коллективную гражданскую активность дворян и купечества. И ей это удавалось, конечно же, с Божественной помощью!

### СОЦИАЛЬНАЯ РЕКЛАМА

ПАЛОМНИЧЕСКИЙ ЦЕНТР МОСКВА – ДИВЕЕВО – МОСКВА Каждую пятницу из Москвы в 21-00, а каждое воскресенье из Дивеево в 7-00 ГУМАНИТАРНЫЙ ЦЕНТР ДИВЕЕВО – НИЖНИЙ НОВГОРОД Оказывает помощь монастырю одеждой для паломников, трудников, монахинь, семей священников. Принимаем заказы на необходимые вещи первой необходимости.

Контакты: 89859093621 89307172129 89519041390

#### «ГОМЕР» ЛЕЧИТ И УЧИТ

ОПЫТ НАШИХ ДРУЗЕЙ

Программа **«Антистрессовая вокалотерапия»**, основанная на акустико-резонансном, академическом вокале, дает возможность от мала до велика, самосовершенствоваться и самооздоравливаться, исключая невежество и непонимания силы выполнения правил и законов природы, анатомии человека, во время разговора и пения.

Проверенная веками академическая манера, которая совершенствовалась и улучшалась, отражается в поэтических трактатах для вокалистов как аналог «Таблицы умножения», без заучивания наизусть которой не будет работы памяти, логического полушария мозга, и не откроется возможность и шанс для рождения уникальных ученых, как в этом направлении, так и с позиций понимания, что такое нерукотворный инструмент, ГОЛОС, и как важно грамотное понимание его возможностей для всех.

Создание этой программы и правил, основанных на поэтических трактатах, со строгим выполнением законов природы и знания анатомии человека, проходит комплексно, осознанно, через психофизический труд, до мышечной памяти.

В наше время, с огромной информационной базой, такое же количество «Пророков». Исходя из этой печальной информации, тема «Абилитация и реабилитация инвалидов по здоровью, основанной на Антистрессовой вокалотерапии очень актуальна. Но учитывая, что только в Москве более 20 вузов выпускает «Специалистов», которые берут на себя ответственность в реабилитационных центрах, досуговых, необходимо контролировать этих специалистов. Наша организация АНО КОТС «Гомер» работает с инвалидами, получившими творческие профессии, не по наслышке знают, как важен опыт, знание, умение и талант быть реабилитологом, т.к. для своих участников театра, необходима реабилитация в разных направлениях, для реализации профессиональных навыков и не только творческого процесса, нужен дар диагноста. Им владеют многие профессионалы, но неосознанно. Для того, чтобы процесс абилитации и реабилитации проходил под девизом: «Не навреди», за конечные результаты отвечать должны специалисты и мастера с высокой оценкой знаний, умений, опыта.

Председатель АНО «КОТС «Гомер» Винникова Т. Е. (+7-985-908-01-78)

### Благотворительность

жизнь

Благотворение есть нечто святое. Не всякой, имеющий деньги, может сметь называться благотворителем! Это храм, в котором присутствует Бог и в который надобно входить с чистым сердцем.

В. А. Жуковский

Господь сказал: «Я есмь Альфа и Омега, начало и конец [Откр. Св. Ап. И. Бог., 1:8; 1, С. 275]». Человек творение Божие. Благ только Бог: «И вот, некто подошел сказал Ему: Учитель Благий! Что сделать мне доброго, чтобы иметь жизнь вечную? Он же сказал ему: что ты называешь Меня благим? Никто не благ, как только один Бог [от Мтф., 19:16,17; 1, С. 23]». Итак, благ — благо — Бог; творить — создавать, создатель Никто не благ, как только один Бог [от Мтф., 19:16,17; 1, С. 23]». Итак, благ — благо — Бог; творить — создавать, создатель — Творец. Творить благо с Богом. Быть, так сказать, соработником с Богом в духе и истине. А что есть истина? Бог — истина. Дух — Бог. И пошлю вам утешителя — Духа Истины. Только, если так можно сказать, «подражая» Богу, опираясь на Его учение — Благую Весть — Евангелие, можно считаться истинным благотворителем.

Но рассмотрим понятие благотворительность в упрощенном, светском варианте. В современном понимании — это оказание материальной или иной помощи нуждающимся в ней отдельным лицам или организациям. Благо в философии — это то, в чем заключается определенный положительный смысл. В более общем смысле это добро, что-то, что служит к удовлетворению потребностей, приносит материальную пользу. В.И. Даль определяет благотворительность как «свойство, качество благотворящего. Благотворитель — склонный к благотворению, благодетель, благоподатель. Обычно разумеют: готовый делать добро, помогать бедным [4, С. 94].». Другие авторы формулируют благотворительность как милостыню, общественное призрение (социальная защита нуждающихся), которым должно быть озабочено государство. В словаре Ожегова: «благотворительность в буржуазном обществе: оказание частными лицами материальной помощи бедным из милости [8, С. 44] ».

Приняв за основу христианскую идеологию, крещеная Русь была православной, со всеми отсюда вытекающими последствиями. Государственной религией было православие. Во главе государства стоял монарх, который правил. Жители были подданными. Государство и церковь были в так называемой симфонии. В паспорте было написано вероисповедание. Потом при Никоне случился раскол – якобы отступление от веры отцов, исправление богослужебных текстов. В России стало две христианских ветви. Древлеправославие (старообрядчество) и православие как государственная религия. Древлеправославные были ортодоксальны, не брили бород, крестились двумя перстами и были гонимы. И каждая ветвь была уверена в своей правоте. Мы пишем об этом по той причине, что когда будем разбирать известных благотворителей в период XIX- начало XX века, увидим, что они в подавляющем большинстве были староверами. Мотивация благотворителей была чисто христианской – возлюби ближнего как самого себя. В Нагорной проповеди одна из заповедей блаженства: «Блаженны милостивые ибо они помилованы будут [От Мтф., 5:7; 1,С. 4]». Поэтому милость, милосердие – и как практическое - благотворительность, призрение сирых, убогих, калек, вдов и сирот и было основополагающим для верующих во Христа, и дающим хотя бы возможность надеяться на прощение тебя Богом и обретение воскрешения. Смерти всегда боялись, а когда Господь дал веру и надежду на воскрешение - люди, как правило, понимали, что на Божьем суде это зачтется. Перед нами вечность, Христос воскрес, смерти нет - но судить будут по делам, мыслям, по-

Далее, следующий рассматриваемый период включал в себя безбожие, физическое уничтожение верующих. Отрицание Бога. Государство запрещает заниматься благотворительностью, оно само решает, кому и как помогать. Церкви запрещено заниматься благотворительностью. Слова говорить можно, а подтверждать делом — нельзя. И народ, глядя на клир, который остался, пошел на поводу у власти. Действительно стал сомневаться, а затем и совсем разуверился. Бога нет, а власть есть.

В 1990-х гг. страну потрясали реформы. Что не запрещено – разрешено. Словоблудие Горбачева, «новое мышление», перестройка, «капитализм с человеческим лицом», запутали всех и вся, в итоге – «каша», кооперация, бандитизм, многие оказались за чертой бедности, безработица – но конституция была СССР; право на труд. Указ Ельцина «О добровольной незанятости». Имеешь право не работать, УК еще старый, статья 209 «О тунеядстве» не отменена. Указ Ельцина снимал проблемы – можешь не работать, нет за это никакого преследования: уголовного, административного, правового. «Благотворить» не с чего.

Итого: четыре страны, четыре идеологии, четыре закона, четыре морали...

Ирина Ларина

Редакционная коллегия: С.И. Тиминская (главный редактор), К.А. Давыдов (редактор), И.В. Кузнецова (художник, корректор), А.И. Пеньевских (верстальщик, Пермский региональный представитель), сх. Игумен Гавриил (по согласованию), Игумен Никон (по согласованию), И. А. Ларина (корреспондент) Адрес для писем: 8393268@mail.ru.

Контактные телефоны: 8-985-909-36-21 (С. И. Тиминская), 8-930-717-21-29 (инок. Димитрия),

Редакция не несет ответственности за информацию, размещенную в рекламных блоках