Программа онлайн-тренинга






[bookmark: _heading=h.9aizkzo8wj7e]Анализ текста на основе библейских сюжетов 
в школьной литературе



дата проведения:
14 января 2026 года с 17.00 до 18.30 (МСК)



	
	Спикер:
Валиева Наталия Николаевна,
магистр филологии, магистр педагогики, учитель русского языка и литературы высшей квалификационной категории, заместитель директора по УВР











Москва, 2026

Раздел 1. ОБЩАЯ ХАРАКТЕРИСТИКА ТРЕНИНГА
Цель — обсуждение практических вопросов развития духовной культуры школьников через анализ библейских сюжетов в текстах школьной литературы. 
Для кого тренинг: методистов, учителей, специалистов в области обучения и воспитания.
Актуальность темы тренинга: тренинг по анализу текста на основе библейских сюжетов в школьной литературе представляет собой ценный инструмент для углубленного понимания классических произведений и развития критического мышления учащихся. Использование библейских мотивов как линзы анализа позволяет открыть новые смысловые пласты и увидеть универсальные темы, затрагиваемые авторами.
Одним из ключевых аспектов тренинга является обучение выявлению аллюзий, реминисценций и параллелей с библейскими текстами. Участники учатся определять, какие именно библейские сюжеты и персонажи нашли отражение в анализируемом произведении и как эти отсылки влияют на восприятие текста в целом.
Не менее важным элементом является рассмотрение морально-этических дилемм, поднимаемых как в библейских историях, так и в литературных произведениях. Анализ поступков персонажей с точки зрения христианской морали, обсуждение вопросов добра и зла, искупления и прощения — все это способствует формированию у учащихся нравственных ориентиров и умению оценивать поведение людей в сложных жизненных ситуациях.
Тренинг также акцентирует внимание на символическом значении библейских образов и мотивов. Участники учатся распознавать символы, связанные с водой, огнем, землей, а также с образами ангелов, демонов и другими библейскими персонажами, и понимать, как эти символы используются для создания определенной атмосферы и передачи скрытых смыслов.
Практическая значимость: тренинг по анализу текста на основе библейских сюжетов является эффективным способом не только углубить понимание литературных произведений, но и расширить кругозор учащихся, обогатить их духовный мир и развить критическое мышление.
Что необходимо приготовить к тренингу: любознательность, интерес, желание развивать духовную культуру учащихся и их критическое мышление.

Представление спикера тренинга
 
[image: ]Валиева Наталия Николаевна
[image: ] Учитель русского языка и литературы высшей квалификационной категории МОАУ «СОШ № 78» г. Оренбурга;
· заместитель директора по УВР;
· эксперт проекта «Моя страна – моя Россия» президентской платформы «Россия – страна возможностей»;
· победитель 5 сезона проекта «ТопБЛОГ» президентской платформы «Россия – страна возможностей»;
· награждена почетным нагрудным знаком губернатора Оренбургской области «Золотая молодежь Оренбуржья» (направление «Лучший в сфере образования»);
· автор научных публикаций.
nikolaevskaya-teacher@yandex.ru
+7-922-622-922-4
[bookmark: _heading=h.gjdgxs]


Раздел 2. СОДЕРЖАНИЕ тренинга
2.1. Краткое содержание
Продолжительность ~ 1,5 часа
Тайминг
1. Знакомство – 5 минут
2. Роль библейских сюжетов при изучении литературы в школе – 10 минут:
· Определение понятия духовная культура.
· Учитель литературы в жизни учеников.
· Деление школьных текстов по степени явного использования библейских сюжетов.
3. Анализ библейских сюжетов в произведениях школьной литературы – 35 минут: 
· «Преступление и наказание»;
· «Мальчик у Христа на елке»;
· «Муму»;
· «Война и мир»;
· «Евгений Онегин».
4. Тренинговые задания/упражнения – 10 минут
5. Ответы на вопросы участников – 30 минут












Приложение
Анализ текста на основе библейских сюжетов в школьной литературе важен в первую очередь для развития духовной культуры школьников и их критического мышления.
Понятие духовной культуры имеет место среди тем, которые предлагаются для анализа во время государственной итоговой аттестации по русскому языку. Определение духовной культуры:
(от лат. возделывание, обработка) совокупность духовных ценностей, идеальная деятельность, связанная с интеллектом, эмоциями, чувствами.
Когда, как не в детстве? Где, как не в школе? Кому, как не учителю литературы?
Именно поэтому учителя литературы обязаны обращаться к Библии как средству совершенствования духовной культуры школьников во время изучения произведений художественной литературы. 
Наибольшее влияние на учеников оказывают именно учителя литературы. Сама литература — это модель жизни. Библия — это книга книг! 
А библейские сюжеты, проникая в школьную программу по литературе, становятся мостом между мудростью и современным восприятием мира; иллюстрируют моральные принципы, побуждают к размышлению о вечных вопросах бытия. Через призму литературных образов школьники соприкасаются с общечеловеческими ценностями и совершенствуют духовную культуру.
Литература раскрывает перед учеником психологический мир персонажей и этим пробуждает его к нравственной оценке и совершенствованию собственного внутреннего мира. Каждое художественное произведение, входящее в программу школьного курса литературы, содержит множество нравственных проблем. 

Русские классики смотрели на жизненные события, характеры и стремления людей именно через призму православного мироощущения. Эту мысль точно выразил Н. Л. Бердяев: «В русской литературе, у великих русских писателей религиозные мотивы и темы более сильны, чем в какой-либо литературе мира. Вся наша литература XIX века ранена христианской темой, вся она ищет спасения, вся она ищет избавления от зла, страдания, ужаса жизни для человеческой личности, народа, мира. В значительных своих творениях она пронизана религиозной мыслью».
Одна из многочисленных проблем преподавания русской классической литературы заключается в том, что эта литература — литература христианская, православная.
В практике преподавания лишь единицы из числа учеников придерживаются религиозных канонов, следуют религиозному укладу жизни и отмечают религиозные праздники. И это касается не только православных. Большинство из них не связаны никакими религиозными рамками и предписаниями. Это талантливые, интеллектуальные, открытые и мыслящие дети, но зачастую они практически ничего не знают о христианских праздниках и таинствах, не осведомлены о таких понятиях, как день ангела и святки, смутно представляют себе ключевые эпизоды из Евангелия, плохо знакомы с библейскими историями и символами.
В этих условиях ежедневно проходят уроки литературы. Учителя вынуждены говорить о текстах, буквально пронизанных этими самыми мотивами, идеями и образами. И это прекрасно, если учитель литературы не будет замыкать себя внутри рамок обозначенных тем и даст детям возможность узнать другую сторону повествования через анализ библейских сюжетов в текстах школьной литературы.
Персонажи русской литературы, созданной классиками, по-прежнему отмечают дни ангела, возносят молитвы, с нетерпением ждут Светлого Христова Воскресения. Они соблюдают посты, венчаются, проводят таинства крещения новорожденных, посещают литургии и поминальные службы. И сами творцы этих великих произведений с юных лет были приучены к чтению утренних и вечерних молитв, изучали основы религии в гимназиях и дома, учились грамоте по священным книгам Ветхого и Нового Завета, посещали церковные службы, причащались, с радостью ожидали наступления Рождественского Сочельника и Рождества Христова, вступали в брак, становились родителями и завершали свой жизненный путь, получая последнее напутствие от православного священника.
Несмотря на то что их связь с Православной Церковью порой складывалась непросто (достаточно вспомнить об «отречении» Льва Толстого), они могли терзаться сомнениями, даже заявлять об отсутствии веры и просить о ее даровании. Тем не менее оставались частью общего религиозного и культурного поля, основой которого являлась русская православная церковь. Тот же Лев Толстой до пережитого им духовного перелома в романе «Война и мир» предлагает решение трагического вопроса «зачем» Пьеру Безухову, раскрывая ему простую истину: «затем, что есть Бог»; создает исполненный религиозности образ княжны Марьи, приводит в храм Наташу Ростову.
К сожалению, современному школьнику часто недоступна писательская концепция мира и человека из-за недостаточности базовых знаний в области православной культуры. А вся классическая литература проникнута евангельскими мотивами, представлениями о жизни, основанными на христианских заповедях. Возникает непонимание современным юным читателем классической литературы, а потом и категорическое отторжение именно потому, что современный школьник оказался далек от мира православных ценностей.
В процессе восприятия художественного произведения школьник усваивает сложные мировоззренческие понятия о месте человека в жизни, о его целях и устремлениях, убеждается в истинности тех или иных нравственных ориентации, получает опыт нравственной оценки. Такое воздействие происходит лишь при условии, что школьник ориентируется на концепцию мира и человека у писателя, видя его конкретное воплощение в художественном произведении, то есть когда происходит освоение и осмысление результатов словесно-художественного творчества.

Произведения художественной литературы, изучаемые в школе подробно или поверхностно, условно можно разделить на:
- тексты с явной отсылкой к Библии;
- тексты, где эта отсылка скрыта;
- тексты, в которых библейские сюжеты не раскрываются до конца.

К первой группе отнесятся такие произведения, как:
1.	«Мастер и Маргарита»
2.	«Мальчик у Христа на ёлке»
3.	«Ночь перед Рождеством»
4.	«Преступление и наказание»
5.	«Бесы»
6.	«Братья Карамазовы»
7.	«Станционный смотритель»
8.	«Метель»
Эти произведения на слуху. И в них на поверхности библейские сюжеты вплоть до прямого упоминания христианских категорий.
Стоит вспомнить самую яркую сцену из романа «Преступление и наказание», которую так любят старшеклассники, — Родион Романович Раскольников убивает старуху. Что может быть интереснее?! Каждый ученик, беря в руки роман Достоевского, сначала находит эту кровавую сцену, а потом… Что он идет делать потом? 
Читать краткое содержание!
С другой стороны, хорошо, что хотя бы этот эпизод школьники прочитывают в том виде, в каком он есть в оригинале. Именно эта сцена прямиком отсылает нас к Библии: Раскольников не столько старуху убивает, сколько душу свою рубит сплеча. Родион орудует обухом топора, лезвием к себе, Лизоньку он убивает как свидетеля, уже обратной стороной. Этот эпизод часто довольно подробно разбирается на уроках. Учитель обращает внимание и на топор, и на то, что Раскольников держит его лезвием к себе. В принципе, обращение к Библии вполне прозрачно.
В основе романа Ф.М.Достоевского «Преступление и наказание» лежат евангельские заповеди и идеи. Мотивы страдания и сострадания как основы христианского сознания можно проследить на протяжении всего романа. Многие герои «Преступления и наказания» страдают осознанно. К примеру, любовь Сони жертвенна, губительна для нее самой. Но своим состраданием, самопожертвованием, своей верой в Бога она спасает Раскольникова. Он искупает страданием свое преступление и лишь на каторге чувствует духовное возрождение. Но мотивы страдания и жертвенности также не совсем понятны современным школьникам. Поэтому такие масштабные, глубоко нравственные произведения классической литературы, к сожалению, остаются непонятыми.
Но это не всегда так. И то, что кажется очевидным, на самом деле абсолютно неочевидно ученикам. Исходя из практики преподавания, из четырех 5-х классов находится только один ученик, который знаком с текстом Библии. Однако же после прочтения рассказа Достоевского «Мальчик у Христа на ёлке» не остается никого, кто понял, что ребенок из рассказа скончался. 
Следующая группа текстов. Гораздо больше в списке литературы, изучаемой в школе, тех произведений, которые имеют в основе библейские сюжеты неявно, скрыто. Настолько скрыто, что иной раз учителя литературы даже не обращаются к анализу этой параллели. В качестве примеров можно привести:
1.	Комедию Гоголя Н.В. «Ревизор» (Хлестаков является полным олицетворением 7 смертных грехов). 
2.	В рассказе «Муму» раскрывается Библейский сюжет об Аврааме и Исааке. Вспоминаю, как среди взрослой аудитории я проводила лекцию о критическом мышлении и после того, как была проведена параллель между Муму и Герасимом и историей об Исааке и Аврааме, в зале раздался возглас: «А!..» То есть для кого-то эта отсылка стала открытием в сознательном возрасте.
3.	Драма «Гроза», когда для Катерины грех самоубийства уже не страшен: «что ж: уж все равно, уж душу свою я ведь погубила. Как мне по нем скучно? Ах, как мне по нем скучно!»
Стоит обратиться к текстам, которые также можно отнести к последней группе, это те тексты, в которых во время уроков литературы библейские сюжеты не раскрываются до конца.
Редакция электронного журнала «Большой город» (уже закрытого) провела опрос школьников и составила рейтинг самых нелюбимых писателей из школьной программы. Лидируют в опросе Л.Н. Толстой с романом «Война и мир» и Ф.М. Достоевский с романом «Преступление и наказание». Результат ожидаемый, ведь без дополнительных знаний в области православной культуры учащимся трудно постичь иносказательный смысл произведений, определить функции мотивов и библейских образов.

Совместный анализ текстов со слушателями. Примерный ход повествования.
Как вы думаете, с кем ассоциирован у Л.Н. Толстого в романе «Война и мир» образ Андрея Болконского?
Конечно, с образом Христа. Например, Христос был распят на Голгофе — Лысой горе, а князь Андрей живет в Лысых Горах. Оба «переродились» в 33 года и оба были посланы отцами на смерть (ведь это Николай Андреевич Болконский настоял, чтобы сын служил в армии). Знаменательна сцена в лазарете после Бородинского сражения. На операционных столах лежат трое: Болконский, Анатоль Курагин и простой солдат. Это аллюзия библейской сцены: столы похожи на три креста, на которых распяли Христа и двоих преступников. Один из них уверовал во Христа и воскрес, потому что Христос простил его, так и князь Андрей прощает великого грешника Анатоля. Не только библейские аллюзии сложны для понимания школьников, но даже и сам факт прощения Болконским Анатоля, так как часто у них не сформированы православные нравственные понятия: милосердие, прощение, любовь к ближнему, смирение. И если учитель не будет обсуждать эти проблемы во время изучения данного произведения, то школьники и не проникнутся этими мыслями.
Проблема совершенствования духовной культуры школьников через изучение библейских сюжетов в текстах русских писателей заключается в том, что в школьных программах библейским темам уделено недостаточно внимания. Чаще всего библейские сюжеты, мотивы, символы и смыслы остаются для учеников незамеченными, что мешает воспитать нравственные качества.
Обратимся к роману в стихах А.С. Пушкина «Евгений Онегин». Как формулируют основную мысль романа школьники? Вспомните себя в годы изучения «Евгения Онегина». 
Предполагаемые ответы: противопоставление мира столицы (Онегин) и деревни (Татьяна Ларина).
Если открыть рабочую программу по литературе для 9 класса, то можно увидеть, какие темы предлагает министерство просвещения во время изучения романа в стихах «Евгений Онегин». 
Ни одна из этих тем не содержит ни намека на параллель с Библией. И если учитель не возьмет инициативу в свои руки, то понимание произведения будет искажено.
Само произведение построено в соответствии с Евангельским календарем. Время в Священном писании базировалась на двух этапах жизни Спасителя: Рождестве Христовом и Светлом Христовом Воскресении. В соответствии с этими двумя датами строился и весь «порядок» народного евангельского календаря. Так как времени на обсуждение не так много, сразу обратимся к финалу романа.
Время действия в последних главах дано намеком, но намек абсолютно прозрачен: в доме уже замужней Татьяны Онегин является «ясным утром» на Страстной неделе перед Пасхой — во время принятого богослуженья и говенья. Он не находит «ни одной души» именно потому, что вся прислуга (ГДЕ?) на заутрени в церкви; Татьяна читает его письмо, до этого готовясь к исповеди и причастию; да и сам он «на мертвеца похожий». Предшествовавшее время онегинского уединения «в молчаливом кабинете» приходилось на Великий пост (когда прекращались увеселения), а еще ранее, в разгар этих увеселений, было время, когда Онегин «каждый день» искал встречи с Татьяной «дома» и «в гостях».
И уже финальное объяснение Татьяны построено по канонам «страстной» исповедальной проповеди, не допускающей многозначностей и недомолвок:
 Я вас люблю (к чему лукавить?),
 Но я другому отдана;
 Я буду век ему верна (VI, 188).
 Это первое в романе введение «страстных» мотивов, по существу, и становится его завершением. Дальше — Светлое Воскресение, неизбежное обновление.
Онегин как «русский европеец» живет в созданной им реальности светских правил жизни, заимствованных у Европы: английской моды, «английского кабинета», «английского сплина», книг Адама Смита и Байрона. По мнению Пушкина, такой индивидуализм не может создать условий для полноценной свободной жизни личности, поэтому Онегин — раб вещей, моды, условностей света. Его свобода, о которой он так печется, носит рабский характер личного произвола, он не может отказаться от комфорта той жизни, которую сам себе создал. 
Русская духовная традиция, к которой принадлежит Пушкин, не сводит христианскую свободу лишь к борьбе «за права индивидуума». По словам русского религиозного философа Н. А.  Бердяева, свобода — это не «формальное право», а обязанность христианина, «свобода есть бремя и тягота, которую нужно нести во имя высшего достоинства и богоподобия человека». Такой свободой не обладает не только Онегин, но и его друг, поэт-романтик Владимир Ленский. Владимир считал своим моральным императивом заключить брак с Ольгой. Ленский создал себе идеалы из искусственной «необычной» поэзии, из воображаемой Ольги, уподобленной ее персонажу. Он стал пленником духа страстного и восторженного, рабом своей белокурой и голубоглазой возлюбленной.
Вспоминая Н.А. Бердяева, можно отметить его интересное заключение: пока человек основывает свою жизнь на мифологическом восприятии мира, он не может выйти за пределы природы в процессе познания. Невозможно строить железные дороги и прокладывать телекоммуникации, боясь природных духов. Находясь внутри природы, человек не способен подчинить ее силы, но как только он освободится от ее власти, он начнет воздействовать на нее, использовать природные ресурсы в своих целях.
Является евангельским приемом также и отсутствие какого бы то ни было «наказания» Онегина, убившего на дуэли своего друга. В данном случае юридическое наказание заменено нравственным «самонаказанием» (так же, как нравственно наказывается Иуда-предатель, апостол Петр, трижды отрекшийся от Иисуса, или Фома неверный). И автор, и читатель в данном случае вполне удовлетворены этой нравственной мотивировкой.
Только в последней встрече с Татьяной Онегин признается в том, что по глупости не мог отказаться от «постылой свободы». Однако и теперь, объяснившись с замужней Татьяной, он восклицает: 
«Все решено: я в вашей воле,
И предаюсь моей судьбе» 
Но Татьяна молчит: «Ответа нет».
Героиня оставляет Онегина в свободе выбора, т.е. предлагает ему принять евангельский тип свободы как ответственности за свои поступки. Онегин лишён всякой ответственности, поэтому взваливает ее на Татьяну. 
Пушкинская героиня понимает это и обрисовывает дальнейшие действия Онегина так:
«Что ж ныне
Меня преследуете вы?
Зачем у вас я на примете? 
<…> Не потому ль, что мой позор
Теперь бы всеми был замечен
И мог бы в обществе принесть
Вам соблазнительную честь?»
Татьяна Ларина как идеальная героиня Пушкина наделена поэтом истинной свободой в высшем евангельском проявлении. Сначала Татьяна называет свободой свою привольную сельскую жизнь, одинокие размышления на фоне природы. 
Татьяна вписывается Пушкиным во все времена года. Кажется, только Татьяна и замечает смену времён года и любуется русскими пейзажами. Онегину и Ленскому нет до этого дела, их интересует другая материя. Пойдя путём несвободы, «сочинив», а вернее, списав из французских любовных романов письмо к Онегину, Татьяна выбрала путь страсти. Пушкин увел свою любимую героиню с этого ложного пути, открыв ей глаза на истину — сущность Онегина: сначала во сне, где герой предстает главарем бесовского шабаша; потом после посещения кладбища, где похоронен Ленский.  
Но она расстаётся со своей «сельской свободой» и делает евангельский выбор: смирение перед матерью («Меня с слезами заклинаний / Молила мать») и твёрдое решение в замужестве («Но я другому отдана; / Я буду век ему верна»). Свобода Татьяны в её свободном выборе ответственности перед мужем, обществом, Богом. 
Поэт и переводчик В. Микушевич строчку Пушкина «Но я другому отдана» трактует по-евангельски оригинально. Если Ольга без любви к заезжему улану легко ему «отдалась», то о Татьяне сказано: «отдана». 
Микушевич рассуждает так: «Татьяна пишет: “Другой!.. Нет, никому на свете / Не отдала бы сердца я! / То в вышнем суждено совете... / То воля неба: я твоя...”. Спрашивается, нарушила ли Татьяна волю неба или изменила своё мнение о том, что суждено. Если она теперь верна “другому”, не нарушила ли она свою верность “другому”? С одной стороны, Татьяна верна “другому”, “толстому генералу”, но она не отдала ему сердца, что подтверждается её обращением к Онегину: “Я вас люблю (к чему лукавить?)”. Другой, которому она верна – это никто иной, как Сам Христос, установивший таинство брака» [Там же]. Эта оригинальная мысль Микушевича доказывается им ошибкой перевода с французского слова «изувечен», когда Татьяна говорит о муже-генерале, участнике войны 1812 года. 
Кроме того, Татьяна, которая «по-русски плохо знала», с Онегиным говорит по-французски и произносит слово «mutiler», обозначающее «ранение-увечье», не позволяющее генералу быть «мужем», что не секрет ни для двора, ни для родни. Отсюда ранее заданный вопрос Онегина: «Так ты женат! Не знал я ране! Давно ли?» «Около двух лет», — отвечает генерал. За два года брак остался бездетным. Онегин не чувствует вины перед другом, объясняясь в любви его жене. 
И когда мы трактуем сюжет произведения в этом ключе, то все меняется. Нет противопоставления столицы и деревни, нет бездушных дворян.
Живущий в своем безвоздушном — бездуховном — пространстве Онегин начинает собою унылую вереницу героев, бредущих через всю русскую литературу, вплоть до настоящего времени. С легкой руки Тургенева их назвали «лишними людьми». Таково их самоощущение: неприкаянность в жизни, бесцельность существования.
В последнее время начали раздаваться мнения иных исследователей, что разговор о «лишних людях» уже неинтересен никому, поскольку исчерпал себя, а сам тип «лишнего человека» превратился в шаблон литературоведения школьного уровня. Но неинтересным это быть не может, поскольку проблема связана с пониманием (а точнее: утратой понимания) смысла жизни — а что вообще может быть интереснее? Уровень же зависит от размышляющего, осмысляющего проблему: можно пережевывать старую жвачку из идей и целей социально-освободительного движения, но лучше осмыслять духовное (или бездуховное) содержание понятия «цель жизни».
В создании типа «лишнего человека» — уникальная особенность, своеобразие русской литературы, в сравнении ее с западно-европейской. Материальное благополучие было изначально отвергнуто нашей литературой как цель земного бытия. Отсутствие же ясного осмысления собственной жизни создавало в душе человека ничем не заполняемую пустоту, тоскливое восприятие этой жизни как бессмысленного обряда.
В классической литературе часто встречаются упоминания о религиозных периодах, таких как Великий пост, Страстная седмица, Крещение, Петров пост, Успение, Преображение, Благовещение, Покров. Эти когда-то общеизвестные временные ориентиры сегодня не вызывают у молодого поколения ассоциаций ни с конкретными числами, ни даже с сезонами года. Показательно, что ученики старших классов зачастую не связывают именины героини романа Татьяны Лариной с Татьяниным днем, отмечаемым 25 января (а ведь День студента празднуется повсеместно). И за весь мой опыт преподавания ни один ученик не смог определить, что первое появление семьи Ростовых происходит в конце лета – начале осени, в день памяти святой Наталии. Школьники пребывают в убеждении, что речь идет о дне рождения, и «мать и дочь родились в один день». 
Фрагмент романа «Отцы и дети»: «Поздравь меня, — воскликнул вдруг Базаров, — сегодня двадцать второе июня, день моего ангела. Посмотрим, как-то он обо мне печется. Сегодня меня дома ждут, — прибавил он, понизив голос… Ну, подождут, что за важность!»
Ведь очень трудно объяснить задумавшимся школьникам, как день Ангела соотносится с атеизмом Базарова и с его нигилизмом. Ведь именно в такие моменты читатель понимает, насколько уязвим этот пресловутый нигилизм, насколько свободомыслящий Базаров проникнут тем самым православно-патриархально-семейственным духом, который так пытается отрицать.
Приведенный пример далеко не единственный. Конечно, можно трактовать произведения вне их христианской основы. Это, наверное, удобно и даже привычно. Можно до сих пор вслед за Н. А. Добролюбовым говорить о «луче света в темном царстве» и толковать о «страшном вызове самодурной силе». Особенно если постараться не замечать мощного религиозного подтекста пьесы, не учитывать той системы намеков-деталей, которые появляются уже в первом действии «Грозы». Не случайно Катерина Кабанова будет рассказывать о своей вере, о посещении церкви, своих снах и видениях. Свою любовь к Борису она изначально будет воспринимать как дьявольское искушение и не сможет этому искушению противостоять. В последнем действии перед нами покинутая, запутавшаяся, покаявшаяся (но не раскаявшаяся) грешница, которая не видит для себя иного выхода, чем самоубийство. Героиня закрывает себе путь к спасению. Грех самоубийства уже не страшен: «что ж: уж все равно, уж душу свою я ведь погубила. Как мне по нем скучно? Ах, как мне по нем скучно!». Приведем еще один фрагмент пьесы, который для современных школьников нуждается в пояснении: «И опять поют где-то! Что поют? Не разберешь… Умереть бы теперь…Что поют? Все равно. Что смерть придет, что сама…а жить нельзя! Грех! Молиться не будут? Кто любит, тот будет молиться…». И постепенно становится понятно, что кроме правды Н. А. Добролюбова и правды Д. И. Писарева, представившего Катерину запутавшейся истеричкой, есть еще одна  правда, открытая в драме Островским. Ведь нет в пьесе оправдания поступку Катерины, есть беспристрастный показ ситуации, когда человеку, не нашедшему в себе сил, чтобы противиться искушению, и в то же время остро осознающему свою греховность, опостылевшая жизнь кажется страшнее, чем самоубийство. Какой уж тут «страшный вызов самодурной силе»!…(На всякий случай поясню: речь идет о школьной программе и о тех критических статьях, которые должен прочесть (хотя бы выборочно) каждый школьник).
Когда-то Д. И. Писарев в статье об «Отцах и детях» договорился до того, что «умереть так, как умер Базаров, — все равно, что сделать великий подвиг». Далее критик скажет о «геройской смерти». Но обратимся к самому роману: «Но Базарову не суждено было просыпаться. К вечеру он впал в совершенное беспамятство, а на следующий день умер. Отец Алексей совершил над ним обряды религии. Когда его соборовали, когда святое миро коснулось его груди, один глаз его раскрылся, казалось, при виде священника в облачении, дымящего кадила, свеч перед образом что-то похожее на содрогание ужаса мгновенно отразилось на помертвевшем лице». Да, Тургенев не отступил от правды жизни и заставил своего героя-материалиста испытать смертный ужас перед неизвестностью конца. Он вряд ли случайно лишает его возможности умереть в сознании — «кончины безболезненной, мирной, непостыдной».
Стоит ли упоминать, что обстоятельства, описанные Тургеневым, требуют разъяснений для нынешнего поколения подростков. И эта деталь далеко не единственная в произведении, которое на протяжении многих лет является частью школьной программы. Ученикам не понятно слишком многое: о чем просит Василий Иванович сына в одном из самых тяжелых эпизодов романа: «воспользуйся этим временем, утешь нас с матерью, исполни долг христианина! Каково-то мне это тебе говорить, это ужасно; но еще ужаснее…ведь навек, Евгений…ты подумай, каково-то…»
И тем более непонятно, почему Василий Иванович в отчаянии кусает себе пальцы, когда сын отказался исповедоваться и причащаться… Вне этого контекста не ясен и сам финал романа (не случайно Писарев в свое время ни слова не сказал о нем в статье, заявив, что «говорить не о чем»): «Неужели их молитвы, их слезы бесплодны? Неужели любовь, святая, преданная любовь не всесильна? О нет! Какое бы страстное, грешное, бунтующее сердце ни скрылось в могиле, цветы, растущие на ней, безмятежно глядят на нас своими невинными глазами: не об одном вечном спокойствии говорят нам они, о том великом спокойствии «равнодушной» природы; они говорят так же о вечном примирении и о жизни бесконечной…»
Конечно ни Пушкин, ни Толстой не думали, что как бы хорошо было включить в произведение сюжеты из Библии! А потом в далеком 2025 школьники будут читать и развивать духовную культуру!
Библия — книга книг. В ней уже все есть: человеческие характеры со всеми добродетелями и пороками, жизненные ситуации с наградой и наказанием.
Авторы часто обращаются к библейским мотивам как к прообразам, отражающим общечеловеческие чувства и конфликты: привязанность, измену, сожаление о содеянном, освобождение от греха. Они вольны объяснять классические повествования, адаптируя их к современности, или создавать оригинальные работы, проникнутые библейским духом.
Ключевым моментом для учащихся является осознание того, что библейские истории — это не просто хроника событий, а кладезь глубоких иносказаний и символов, расширяющих горизонты восприятия действительности и внутреннего мира, а также способствующих развитию их духовного мира.
Включение библейских мотивов в школьную программу по литературе представляет собой важный инструмент не только формирования духовно-нравственного облика подрастающего поколения, но и его совершенствования. Они способствуют не только расширению кругозора, но и воспитанию чувства эмпатии, ответственности перед собой и обществом, а также развитию критического мышления, необходимого для полноценной жизни в современном мире.
Изучение Библии и произведений, заключающих в себе библейский контекст на современном уроке не представляется обязательным. На сегодняшний день в школьных программах библейским темам уделено недостаточно внимания. Даже при изучении произведений с явными библейскими сюжетами чаще всего библейские сюжеты, мотивы, символы и смыслы остаются для учеников незамеченными. Таким образом, учащиеся лишаются возможности воспитать и пробудить в себе нравственные качества, заглянуть в себя, открыть свой внутренний мир, духовно прозреть. 
Подобные примеры можно приводить очень долго. Слишком многое в русской классической литературе нуждается в обстоятельном и неторопливом пояснении. Что же остается в таком случае учителю? Только объяснять непонятное, растолковывать непонятое, будить мысль и чувство и по мере сил своих «восстанавливать связь времен». Все то же: «будем хранить свет прошлый, единственный, который у нас есть, и передадим его детям нашим».


image-0bb89dfc-e0a7-4970-a8f4-25edc34af3cc.jpeg




image1.png




